
Бог есть Любовь
       ᰄᄄ㸄㌀ тебя накажет ᴠ☀  ᰄᴄ㔀 гневи Бога ᴠ☀ - эти и подобные им высказывания иные из 
христиан часто посылают в адрес других людей. Не подозревая, что проблема, 
обозначенная этими словами, слишком серьёзна и заслуживает особого внимания. Ибо 
от того, каким представляется нам Творец и вообще Небесный мир с его   ᰄ䀄〄㔄㰠 ᴀ  и 
  ᰄ〄㐄㸄㰠 ᴀⰀ  зависит, какой мы наметим для себя и   ᰄ㼄㬄〄㴀  спасения  ᴀ⸀  А уж он напрямую 
повлияет на нашу загробную участь.
     На сегодняшний день все верующие люди (священство, миряне, богословы и 
философы) разделились на два лагеря: одни воспринимают Бога как СУДЬЮ 
(  ᰄ㰄㠄㬄㸄䄄㔄䀄㐄㴄㸄㌄㸠 ᴀ  или   ᰄ䄄㼄䀄〄㈄㔄㐄㬄㠄㈄㸄㌄㸠 ᴀ    ጀ  не имеет значения), другие   ጀ  как безгранично 
любящего нас ОТЦА. Отсюда вытекают и возникшие в католичестве и православии 
соответственно   ᰄ丄䀄㠄㐄㠄䜄㔄䄄㨄〄传 ᴀ  и   ᰄ㴄䀄〄㈄䄄䈄㈄㔄㴄㴄〄传 ᴀ  теории спасения. Есть христиане, 
пытающиеся оба эти взгляда объединить, но получается в высшей степени карикатурно. 
Оно и понятно: если Судья может отправить человека в заточение и даже на виселицу, 
то Отец – никогда, каким бы злобным и непослушным ни оказалось его дитя.
     Тема эта очень обширна, и я попытаюсь осветить её кратко.
     В математике есть такой способ доказательства - метод   ᰄ㸄䈀  противного  ᴀ⸀  Когда 
допускают какое-либо положение и приходят к неизбежным из этого допущения 
выводам. Так вот, предположим, что Бог   ጀ  это Судья, давший человечеству 
определённые законы (  ᰄ㜄〄㼄㸄㈄㔄㐄㠠 ᴀ⤀Ⰰ  пристально надзирающий за их исполнением и 
наказывающий тех, кто от этих законов отступает. Что из этого следует для каждого из 
нас? А вот что.
     В бытность свою атеистом человек думал, что поскольку со смертью тела  его 
личность умирает, то жить на Земле нужно для того, чтобы успеть получить как можно 
больше удовольствий   ጀ  телесных и душевных. А для этого необходимо приобретать 
деньги, высокую должность, власть и т.д. И вдруг он узнаёт, что его душа бессмертна, 
что за гробом тоже есть жизнь и, самое главное, что в ней тебя ждут либо невыносимые 
страдания, либо величайшие наслаждения. Всякий нормальный человек, естественно, 
выбирает  ᰄ㴄〄䄄㬄〄㘄㐄㔄㴄㠄传ᴀ⸀ Но как их получить и как избежать страданий? Оказывается, 
над всем этим миром стоит Тот, Кто разделяет людей на  ᰄ㼄䠄㔄㴄㠄䘄䌠ᴀ и  ᰄ㼄㬄㔄㈄㔄㬄䬠ᴀ⸀ То есть 
одним готовит   ᰄ䀄〄㤠 ᴀⰀ  а другим   ᰄ〄㐠 ᴀ⸀  По следующему принципу: кто выполняет Его 
  ᰄ㼄㸄㈄㔄㬄㔄㴄㠄传 ᴀⰀ  получит в загробном мире   ᰄ㈄㔄䜄㴄㸄㔀  блаженство  ᴀ㬀  а кто не выполняет - 
  ᰄ㈄㔄䜄㴄䌄一 муку ᴀ в   ᰄ㸄㜄㔄䀄㔀Ⰰ горящем огнём и серою ᴀ⸀ Значит, нужно всего-навсего узнать, 
что это за “повеления”, и строго им следовать.
     К величайшему сожалению, именно в таком смысле преподносят христианство 
многие воцерковленные люди и даже священники. Очевидно, не слушавшие лекции 
профессора Московской Духовной Академии А.И. Осипова, не читавшие книгу патриарха 
Сергия (Страгородского)   ᰄἄ䀄〄㈄㸄䄄㬄〄㈄㴄㸄㔀  учение о спасении  ᴀ  или выдающуюся работу 
греческого богослова А. Каломироса   ᰄ  ека огненная  ᴀ⸀  Ничего не знающие о 
кардинальном различии в подходе к данной проблеме западного и восточного 
христианства, но заявляющие прихожанам следующее:   ᰄ㴄㔀  поклонитесь Творцу, не 
признаете Его своим Господином и Владыкой, не будете Его слушаться, - и на Земле от 



Него ничего не получите  ጀ ни здоровья, ни успехов; и, главное, после этой жизни будете 
вечно гореть в адском пламени ᴀ⸀ Горько и больно смотреть на подобное раболепие; на 
то, с каким ужасом на лицах выходят из храмов запуганные люди. Горько и больно 
осознавать, что, даже придя к вере, они остались на том же уровне духовно-
нравственного развития, на котором были до того. Остались, как сказал о них Сергий 
Страгородский,  ᰄ℄ᔄᄄ⼄ᬄ⸄ᄄ☄ငᰄᠠᴀ (по-современному,  ᰄ䴄㌄㸄㠄䄄䈄〄㰄㠠ᴀ⤀⸀ Трясущимися за свою 
шкуру и желающие себе   ᰄ䄄㬄〄㐄㨄㸄㤀  жизни  ᴀ    ጀ  неважно, на Земле или за гробом. Обидно 
сознавать, что Господь таким людям нужен лишь постольку, поскольку от Него они 
могут что-то получить (здоровье, благополучие, прелести  рая). И если бы Он им этого 
не дал, а также освободил от посмертных страданий, они бы на Его заповеди просто 
ПЛЮНУЛИ. 
     Людьми   ᰄἄḄሄ  ЕЖДЁННОГО УМА  ᴀ  назвал апостол Павел тех, кто считает,   ᰄ㄄䌄㐄䈄㸀 
благочестие служит для ПР ИБЫТКА  ᴀ  и посоветовал от таких   ᰄ⌄ᐄငᬄ⼄∄Ⰴ℄⼠ ᴀ  (1 Тим. 6,5) 
(замечу, что желание рая для себя есть желание того же “ПРИБЫТКА”)
     А теперь истина, доказанная всем ходом истории и духовной эволюции человека: раб 
и наёмник своего господина НЕ ЛЮБЯТ. Ибо они исполняют его приказы ВЫНУЖДЕННО, 
под страхом наказания или за плату. И потому, если Бог   ጀ  Господин, то человек 
устанавливает с Ним ДОГОВОР НЫЕ (ЮР ИДИЧЕСКИЕ) ОТНОШЕНИЯ: я исполняю Твои 
заповеди, а Ты меня за это освобождаешь от геенны и награждаешь райскими 
обителями. Я думаю, что у мало-мальски совестливого человека подобные отношения 
вызывают отвращение (да и апостол Павел говорил, что   ᰄ㴄〄㐄㸄㄄㴄㸀  повиноваться не 
только из страха наказания, но и ПО СОВЕСТИ  ᴀ  (Р им. 13,5)). Кроме того, перед 
сторонниками такой концепции спасения неожиданно возникает проблема: если всё 
дело в   ᰄ㰄㔄䔄〄㴄㠄䜄㔄䄄㨄㸄㰠 ᴀ  выполнении   ᰄ㼄䀄㔄㐄㼄㠄䄄〄㴄㠄㤠 ᴀⰀ  то как исполнить главнейшее из 
них -   ᰄሄḄᜄᬄ⸄ᄄ᠄∄Ⰰ  ближнего твоего, как самого себя  ᴀ  (Мф. 22,39)? Ведь положить в 
ладонь нищего монетку и искренне ему сочувствовать   ጀ  вещи Р АЗНЫЕ! Человек очень 
заблуждается, полагая, что если он подаёт милостыню нищим, то обязательно исполнен 
к ним сострадания. Это можно делать из гордости, жажды славы или чтобы 
 ᰄ㜄〄䀄〄㄄㸄䈄〄䈄䰠ᴀ себе рай. Так вот, вся  ᰄ㠄㜄丄㰄㠄㴄㨄〠ᴀ заключается в том, что если выполнить 
определённое физическое действие (положить денежку) я могу ЛЕГКО И СВОБОДНО, то 
заставить себя полюбить - увы, НЕ В МОИХ СИЛАХ. Недаром говорят:   ᰄ䄄㔄䀄㐄䘄䌀  НЕ 
ПР ИКАЖЕШЬ  ᴀ  (каким образом в человеке зарождается любовь   ጀ  вопрос отдельный и 
очень объёмный). А поскольку я не в состоянии исполнить это важнейшее повеление 
Господина, то геенны мне не избежать совершенно однозначно.
     Это первое следствие допущения. Теперь второе.
     Как известно, одним из качеств Творца, согласно христианской догматике, является 
Его ВСЕВЕДЕНИЕ. То есть Бог, творя человека, НАПЕР ЁД ЗНАЕТ, как этот человек 
закончит своё земное существование. Да, людям дана свободная воля в выборе между 
добром и злом. Но всеведение Бога ВЫШЕ её; Бог ТОЧНО знает, как каждый из нас этой 
своей свободной волей распорядится, какой путь из тысячи выберет (если бы Творец не 
знал, чем закончит своё существование человечество, то его создание было бы шагом 
абсолютно БЕЗОТВЕТСТВЕННЫМ! Что Богу несвойственно). И, зная, что грешник попадёт 
в ад, Он всё же его ТВОР ИТ! То есть Бог, предварительно приготовив место пыток, 
творит грешника, о котором заранее знает, что тот в это место пыток попадёт. Абсурд 



полный!
     Третье. Касающееся всё той же свободной воли человека.
     Представьте себе, что рядом с Вами стоит исполин с увесистой дубиной в руках и 
говорит Вам:  ᰄሄ䬄㄄㠄䀄〄㤄䈄㔀 между добром и злом. Совершенно свободно. Я в Ваш выбор не 
вмешиваюсь. Но ПОСЛЕ, если Вы выберете зло, Я Вас так ОГР ЕЮ вот этой дубиной 
(муками в аду), что мало не покажется ᴠ☀ Именно такая картина является очень точной 
иллюстрацией к   ᰄ丄䀄㠄㐄㠄䜄㔄䄄㨄㸄㤠 ᴀ  теории спасения. При которой ни о какой   ᰄ䄄㈄㸄㄄㸄㐄㴄㸄㤠 ᴀ 
воле человека в нравственном выборе НЕ МОЖЕТ ИДТИ И Р ЕЧИ. Такой человек 
несомненно выберет   ᰄ㐄㸄㄄䀄㸠 ᴀⰀ  - но не потому, что к этому добру стало склонным его 
сердце, а исключительно из страха перед ДУБИНОЙ, которой помахивает исполин. 
Нужен будет Богу такой наш выбор? Понравится ли отцу, если его сын или дочь станут 
выполнять его наставления не потому, что признали их справедливыми и прекрасными, 
а из страха быть наказанным ремнём?  
     Четвёртое. 
     Как в свете   ᰄ丄䀄㠄㐄㠄䜄㔄䄄㨄㸄㤠 ᴀ  теории спасения представляется крестная жертва 
Христа? А вот как.
     Оскорблённый и разгневанный Бог-Отец горит желанием наказать людей за 
неисполнение Его   ᰄ㼄䀄㔄㐄㼄㠄䄄〄㴄㠄㤠 ᴀ⸀  Однако Бог-Сын берёт удар Отца на Себя. И тогда, 
допустив убийство Своего Сына и тем самым утолив Свой гнев и успокоившись, Бог-Отец 
прощает людей.
     Всё восточное христианство восстаёт против такой уродливой картины нашего 
спасения. Её мог выдумать только человек, воспринимающий мир именно   ᰄ㼄㸀ⴀ
деловому  ᴀⰀ    ᰄ丄䀄㠄㐄㠄䜄㔄䄄㨄㠠 ᴀⰀ  и главное - с абсолютно КАМЕННЫМ СЕР ДЦЕМ. Вспомним 
великие слова апостола Иоанна:   ᰄሀ  любви НЕТ СТР АХА, но совершенная любовь 
ИЗГОНЯЕТ СТРАХ ᴀ (1 Ин. 4, 18). И уж совсем убийственное для многих из нас изречение: 
  ᰄᄄ㸄伄䤄㠄㤄䄄伀 НЕСОВЕРШЕНЕН в Любви ᴀ  (там же). Иными словами, люди, поступками коих 
движет страх наказания, животный ужас, НЕ ДОСТИГЛИ даже малой толики того, что 
хотел от нас Христос. 
     Так вот, согласно   ᰄ㴄䀄〄㈄䄄䈄㈄㔄㴄㴄㸄㤠 ᴀ  теории спасения, человек после своего 
грехопадения   ᰄ㜄〄㄄㸄㬄㔄㬠 ᴀ⸀  И Бог-Отец, ни на минуту не переставая любить людей, в 
определённое время послал к ним  ᰄሄ АЧА ᴀ (Мф. 9,12), Своего Сына. Который дал людям 
эффективнейшее ЛЕКАР СТВО для духовного исцеления - евангельскую истину. А 
приговорён к смерти Спаситель был не ради  ᰄ䌄㐄㸄㈄㬄㔄䈄㈄㸄䀄㔄㴄㠄伀 Божиему правосудию ᴀⰀ а 
исключительно по свободной воле людей, кричавших Пилату   ᰄ  аспни Его!  ᴀ  (Лк. 23,21). 
Которую Сам Бог НЕ МОЖЕТ у них ОТНЯТЬ (по Его же промыслу о нас, ибо в противном 
случае мы становимся роботами). А Христос, говоря, что Ему   ᰄ㼄䀄㔄㐄䄄䈄㸄㠄䈀  пострадать  ᴀⰀ 
просто ПРЕДВИДЕЛ это проявление свободной воли окружающих его людей.
     Согласно   ᰄ㴄䀄〄㈄䄄䈄㈄㔄㴄㴄㸄㤠 ᴀ  теории спасения, человек приобретает Царствие Божие 
(которое, по словам Спасителя,   ᰄ㈄㴄䌄䈄䀄㠀  нас  ᴀ  (Лк. 17,21 )) не исполнением 
  ᰄ㼄䀄㔄㐄㼄㠄䄄〄㴄㠄㤠 ᴀⰀ  а изменением своего внутреннего состояния, характера (  ᰄᄄ䌄㐄䰄䈄㔀 
СОВЕРШЕННЫ ᴀⰀ как совершенен Отец Ваш Небесный ᴀ (Мф. 5, 48)). А если конкретнее, то 
приобретением двух важнейших составляющих человеческой души: 1) нравственной 
чистоты как свободы от греховных страстей и 2) милосердия к окружающим. То есть 
Любви. О соотношении внешнего, механического исполнения заповедей и состоянием 



души совершенно определённо сказал апостол Павел:   ᰠ ☄㔄䄄㬄㠀  я раздам всё имение 
моё  ☀Ⰰ  а любви не имею, нет мне в том НИКАКОЙ ПОЛЬЗЫ  ᴀ  (1 Кор. 13, 3). Слово 
 ᰄ㴄㠄㨄〄㨄㸄㤠ᴀ означает  ᰄ〄㄄䄄㸄㬄丄䈄㴄䬄㤀 ноль ᴀ⸀ То есть человек, отдавший всё своё имущество 
(а не монетку!), но который не приобрёл в сердце СОСТР АДАНИЯ к тому, кому он это 
своё имущество отдал, остался, согласно словам апостола Павла, НА ТОМ ЖЕ УР ОВНЕ, 
как если бы вообще ничего НЕ Р АЗДАВАЛ! А приобретение в сердце любви является 
задачей, в миллионы раз более важной исполнения внешних  ᰄ䔄㸄䀄㸄䠄㠄䔠ᴀ поступков (той 
же милостыни, которая в идеале должна быть СЛЕДСТВИЕМ нашего нового внутреннего 
состояния, а не действием,  ᰄ㸄㄄伄㜄〄䈄㔄㬄䰄㴄䬄㰀 к исполнению ᴀ⤀⸀ Ибо Страшный Суд  ጀ есть не 
подсчёт наших   ᰄ㐄㸄㄄䀄䬄䔠 ᴀ  и   ᰄ㜄㬄䬄䔠 ᴀ  дел. Это   ጀ  своего рода Р ЕНТГЕН, ПР ОСВЕЧИВАНИЕ 
человеческих душ на предмет выявления в них любви. Творцу будут нужны не сами 
наши дела, а исключительно ПР ИЧИНЫ, МОТИВЫ их совершения. И если они будут 
эгоистичны (а к таковым несомненно относится и желание   ᰄ㜄〄䀄〄㄄㸄䈄〄䈄䰠 ᴀ  рай), то 
никакое огромное количество этих “добрых” дел человека НЕ СПАСЁТ. 
     Истинный христианин стремится к нравственной чистоте не потому, что это 
освобождает его от геенны. А ощущая в своей душе отвращение к страстям (блуду, 
пьянству и т.д.), превращающим его в скота. Истинный христианин спешит на помощь 
человеку, попавшему в беду, не ради приобретения за это   ᰄ㈄㔄䜄㴄㸄㌄㸀  блаженства  ᴀⰀ  а 
потому, что у него болит сердце, когда он видит страдальца. И таким образом, он 
становится подобным Христу, Который принял величайшие муки и крестную смерть 
вовсе не с целью   ᰄ㼄㸄㼄〄㐄〄㴄㠄伀  в рай  ᴀⰀ  которым и так обладал, а исключительно из-за 
того, что безучастно взирать на духовную гибель людей Ему не позволяло Его 
ВНУТР ЕННЕЕ СОСТОЯНИЕ (по земному - СОВЕСТЬ!). И любовь истинного христианина к 
Богу обусловлена не желанием что-то от Него заиметь, а тем обстоятельством, что 
состояние сердца этого человека СООТВЕТСТВОВУЕТ тому, к чему призывает его 
Господь. Он следует Его заповедям не как   ᰄ㼄䀄㠄㨄〄㜄〄㰠 ᴀⰀ  а ощущая их величайшую 
КРАСОТУ и МУДРОСТЬ!
     Как же эти две теории спасения представляют “ад” и “вечные муки”?
     Любое наказание посылается по следующим причинам. Прежде всего, с целью 
воспитания (вразумления, наставления)   ጀ  как следствие Любви к этому человеку. 
Болезни и несчастья в своём большинстве есть не что иное как МЕХАНИЗМЫ 
ПР ЕСЕЧЕНИЯ всё разрастающейся ГР ЕХОВНОЙ СТР АСТИ (  ᰄ䄄䈄䀄〄㐄〄丄䤄㠄㤀  плотию 
ПЕР ЕСТАЁТ ГР ЕШИТЬ  ᴀ  (1 Пет. 4,1)), для предотвращения духовной гибели человека; а 
также урок НАУЧЕНИЯ СОСТРАДАНИЮ, когда человек, испытавший болезнь и скорбь на 
самом себе, начинает понимать физические и душевные страдания окружающих людей. 
Однако если человек обрекается на  ᰄሄᔄ✄ᴄ⬄ᔀ муки ᴀⰀ то ни о каком его  ᰄ㼄㔄䀄㔄㈄㸄䄄㼄㠄䈄〄㴄㠄㠠ᴀ 
речи быть не может. В этом случае единственным мотивом причинения ему страданий 
является ОТМЩЕНИЕ за то, что тот не исполнил повеления своего господина, который за 
это на человека сильно Р АЗОЗЛИЛСЯ. Преподобный Исаак Сирин назвал такое 
представление о нашем Творце величайшим  ᰄᄄḄጄḄ┄⌄ᬄⰄ℄∄ሄḄᰠᴀ и  ᰄᨄᬄᔄሄᔄ∄Ḅᤠᴀ на Него. 
 ᰄጄ㐄㔀 любовь, - пишет он, - там нет возмездия; а где возмездие, там нет любви ᴀ⸀ И далее: 
  ᰄᴄ㔀  для того милосердный Владыка сотворил разумные существа, чтобы безжалостно 
подвергнуть их нескончаемой скорби   ጀ  тех, о ком Он ЗНАЛ ПР ЕЖДЕ ИХ СОЗДАНИЯ, во 
что они превратятся после сотворения, и которых Он всё-таки сотворил”.



     Кроме того, многие Святые Отцы и христианские философы, рассуждая на эту тему, 
справедливо замечали: как могут праведники, попавшие в рай по причине своей 
великой любви к людям, взирать на то, что в аду мучаются души несчастных грешников, 
их собратьев? Как может мать радоваться своему нахождению в ангельском мире, видя, 
как в геенне мучается её родной сын? Да для неё такой  ᰄ䀄〄㤠ᴀ станет настоящим АДОМ! 
Или в Небесной Обители чувство сострадания у человека притупляется? А то и вовсе 
исчезает? Но тогда он однозначно перестаёт быть “образом и подобием Бога”.  
     Здесь необходимо сказать следующее.
     Прежде всего, о некоторой степени условности перевода Библии с древнееврейского 
и древнегреческого языка на русский. Спорных моментов в этом смысле немало. Это 
касается и словосочетания  ᰀ攀椀猀 kolasin aionion ᴀ (Мф. 25, 46), почему-то переведённое на 
русский язык как   ᰄ㰄䌄㨄　  вечная  ᴀ⸀  Хотя прилагательноое   ᰀ愀椀漀渀椀漀渠 ᴀ  произошло от 
существительного  ᰀ愀椀漀渠ᴀ  -   ᰄ㈄㔄㨠ᴀⰀ  ᰄ䴄㼄㸄䔄〠ᴀⰀ  ጀ а это, согласитесь, период хотя и довольно 
долгий, но всё же КОНЕЧНЫЙ. В то же время в Священном Писании для обозначения 
понятия  ᰄ㄄㔄䄄㨄㸄㴄㔄䜄㴄㸄䄄䈄䰠ᴀ применяется лексема  ᰀ愀瀀攀爀愀渀琀漀猠ᴀ (1 Тим. 1,4); а, скажем, слово 
  ᰀ搀椀攀渀攀欀攀猠 ᴀ  (Евр. 7,3) означает   ᰄ㼄㸄䄄䈄㸄伄㴄㴄㸠 ᴀⰀ    ᰄ㈄䄄㔄㌄㐄〠 ᴀ⸀  Однако при обозначении 
продолжительности   ᰄ㰄䌄㨠 ᴀ  в геенне эти слова не используются; вместо них стоит 
лексема, имеющая точное значение, с “бесконечностью” никак не совпадающее.
     Кроме того, не следует забывать и слова апостола Павла о посмертной участи людей: 
 ᰄ⌀ кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. А у кого дело сгорит, тот 
потерпит урон; впрочем, сам СПАСЁТСЯ, но так, как бы из огня  ᴀ  (1 Кор. 3,14). Видите? 
Хотя   ᰄ㐄㔄㬄㸠 ᴀ  иного из нас и   ᰄ䄄㌄㸄䀄㠄䈠 ᴀ㬀  однако сам он, пусть и   ᰄ㠄㜀  огня  ᴀⰀ  но рано или 
поздно всё же “спасётся”. 
     Очень многие Святые Отцы и христианские мыслители православия полагают, что ад 
 ጀ это состояние души (отсюда духовная близость грешников с бесами). Согласитесь, что, 
скажем, пьянице, привыкшему к кабацким похабным частушкам, станет невыносимо 
нахождение в консерватории, где звучит музыка Бетховена или Баха. То же самое 
можно сказать, например, о так называемых   ᰄ㼄〄䔄〄㴄〄䔠 ᴀⰀ  которые настолько привыкли 
жить по  ᰄ㈄㸄䀄㸄㈄䄄㨄㠄㰀 законам ᴀⰀ что испытать радость от дел милосердия уже не могут в 
принципе. И нахождение в мире Добра и Света, где их станут не бояться, а любить, для 
них будет неимоверной мукой. Как от неистовой злобы на своё наступившее бессилие 
властвовать над людьми; так и от величайшего СТЫДА, вызванного тем 
обстоятельством, что из-за своего каменного сердца ответить на Любовь им будет 
абсолютно НЕЧЕМ. Великий православный писатель Ф. М. Достоевский устами старца 
Зосимы в  ᰄᄄ䀄〄䈄䰄伄䔀 Карамазовых ᴀ сказал:  ᰄ✄䈄㸀 есть ад?.. Это страдание о том, что нельзя 
уже больше любить ☠ᴀ Философ В. Лосский поясняет эти слова так:  ᰠ☄㔄䄄㬄㠀 ты здесь, на 
Земле, не научился любить, то это станет для тебя источником мучений в будущей 
жизни, потому что там нет ничего, кроме любви Божией”.
     Это высказывание философа соответствует словам апостола Павла, что   ᰄᄄ㸄㌀ 
(Который  ᰄ㔄䄄䈄䰀 Любовь ᴀ (1 Ин. 4,16)) будет ВО ВСЁМ ᴀ (1 Кор. 15,28), и что отступившие 
от веры (то есть от Добра и Любви, к которым постоянно призывал Христос  ጀ В.К.) будут 
“сожжены в СОВЕСТИ своей” (1 Тим. 4,2).
     Но поскольку человечество по своему духовно-нравственному уровню неоднородно, а 
Христос и апостолы обращались ко всем людям, то в их проповедях и звучат, казалось 



бы, диаметрально противоположные по своему смыслу изречения. С одной стороны, 
угроза будущих наказаний за грехи (здесь же и попущение силам тьмы устрашать 
грешника) и награда за праведную жизнь, а с другой   ጀ  проповедь безграничной и 
всеобъемлющей любви Бога к людям, призыв к ним жить между собой по законам добра 
и милосердия. Святитель Иоанн Златоуст объяснял подобное тем, что   ᰄ㨄㴄䌄䈄㸄㰠 ᴀ  и 
 ᰄ㼄䀄伄㴄㠄㨄㸄㰠ᴀ Господь пытался образумить людей  ᰄ㌄䀄䌄㄄䬄䔠ᴀ⸀ То есть тех из нас, кто пока не 
способен жить по совести; у кого сердце ещё не знает той прекрасной и великой любви, 
которая одна лишь и даёт человеку истинное счастье.

Владимир Кузин

June 06, 2012

Источник: http://www.poems4christ.com/ru/article/7329
© Copyright 2026, Поэзия для Христа - www.poems4christ.com

http://www.poems4christ.com/ru/users/bukwa
http://www.poems4christ.com/ru/article/7329

